






L A F C A D I O  H E A R N

R A C C O N T I

D E L  F O L K L O R E

G I A P P O N E S E

c l a s s i c i         d·e·l·u·x·e

con stampe artistiche giapponesi

A cura di Maria Gaia Belli
Prefazione di Giorgia Sallusti
Traduzione di Andrea Cassini



da Mondadori Libri S.p.A.
Proprietà letteraria riservata

© 2024 Mondadori Libri S.p.A., Milano

ISBN 978-88-17-18913-2

Prima edizione Classici BUR deluxe: ottobre 2024

In questa antologia la trascrizione dal giapponese ha seguito il metodo
scelto da Lafcadio Hearn nei suoi testi originali: il sistema Hepburn
(J. C. Hepburn, 1867). Nella presente pubblicazione le vocali lunghe

sono rese tramite il macron (¯), la sillaba っ è trascritta in dzu.

Pubblicato per 

Seguici su:

www.rizzolilibri.it      /RizzoliLibri          @rizzolilibri      @rizzolilibri



5

LAFCADIO HEARN,  
LO SCRITTORE NELLA TAZZA DI TÈ 

di Giorgia Sallusti

È l’anno 1900 e, nella penombra di una casa tradizionale giappo-
nese, uno scrittore è seduto sul tatami, intento a consultare dei 
libri sparpagliati attorno a lui. Vecchi libri giapponesi che ha sco-
vato in anni di ricerche. Il suo editore attende che compili una rac-
colta di racconti fantastici, e lui si è imbattuto in alcuni frammenti 
di storie incompiute, forse perché l’anonimo autore è scomparso, 
o magari era troppo pigro per continuare a scrivere. Così incappa 
nella bizzarra storia di Sekinai. Questo samurai, al seguito del suo 
signore, sta bevendo da una tazza in una casa da tè ad Hakusan. 
Mentre sorbisce la sua bevanda, sul fondo della tazza appare un 
volto: Sekinai si turba un poco, ma beve lo stesso. Quella notte, 
a casa sua, quel volto riappare in una delle tazze, e si presenta: è 
Heinai Shikibu, e ora invierà i suoi attendenti fantasma a sfidare 
Sekinai in battaglia. Il samurai sta per soccombere ai tre spettri, 
ma qui la storia si interrompe. Cosa ne è stato di Sekinai? Lo scrit-
tore non ne trova più traccia, e prova a scrivere lui stesso il finale 
della storia. Tuttavia, quando il suo editore gli fa visita, il nostro 
non si trova: la teiera è al suo posto, il manoscritto sul tavolo, il 
pennello ancora sporco d’inchiostro. La governante è certa di non 
averlo visto uscire, ma nell’attesa va a preparare il tè per l’ospite, 
come le regole dell’ospitalità impongono. Quando fa per avvici-
narsi alla giara dell’acqua, la teiera le cade di mano e lei fugge via 
terrorizzata. Sul fondo della giara ancora piena, giace lo scrittore 
intrappolato nella sua storia.



Prefazione

6

Lo scrittore è la voce narrante dell’episodio Chawan no naka (In 

una tazza di tè)1 del film del 1964 Kwaidan di Kobayashi Masaki, 

tratto dal libro omonimo di Lafcadio Hearn scritto sessant’anni pri-

ma. Kwaidan, traslitterazione arcaica della parola giapponese kai-

dan, significa “storie di fantasmi” – a indicare quella sconfinata mi-

niera di creature magiche ed eventi fantastici che Hearn, per primo 

tra gli occidentali, ha raccolto e trascritto nei suoi anni in Giappone 

e che non hanno mai smesso di affascinare i lettori.

Lafcadio Hearn, nato in Grecia e cresciuto in giro per il mondo, 

approda in terra nipponica nel 1890 come corrispondente, lavoro 

che lascerà quasi subito. Ma nel frattempo ha trovato una nuo-

va casa e nuove ispirazioni: il Giappone e le sue tradizioni. Sposa 

una donna di famiglia samurai, Koizumi Setsuko, di cui guadagna 

il cognome diventando Koizumi Yakumo. Il folklore giapponese 

è la suggestione più profonda già nel suo Il mio primo giorno in 

Giappone: mentre gironzola per Yokohama su un risciò trainato 

da un jinrikisha, un portatore, vagheggia di atmosfere deliziose e 

personaggi che sembrano provenire da un sogno, poiché «tutto ha 

un che di elfico; perché ogni cosa, come ogni persona, è piccola, 

e strana, e misteriosa», e tutto è azzurro, i tetti delle bottegucce, i 

kimono delle «figurine sorridenti» che si affannano lungo le strade, 

le casette. L’illusione si rompe soltanto quando passa un forestiero, 

a ricordargli della realtà. Ma finalmente ha trovato per sé un mondo 

nuovo, e antico allo stesso tempo, «un mondo dove la terra, la vita e 

il cielo non somigliano a niente di quello che si è conosciuto altro-

ve – questa, per immaginazioni nutrite di folklore inglese, si rivela 

senza meno come la realizzazione dell’antico sogno di un mondo 

popolato da elfi».2

L’allusione alle cose piccine e graziose riverbera nel racconto 

contenuto in questa raccolta, La monaca del tempio di Amida in cui 

la delicata O-Toyo, piena di dolore per la perdita del figlio, trova 

1 Il racconto si trova in Lafcadio Hearn, Storie giapponesi di paura, BUR, Milano 2023.
2 Citazioni tratte da Lafcadio Hearn, Il mio primo giorno in Giappone, Adelphi, 

Milano 2022.



Prefazione

7

conforto nella vita monastica e nel creare incessantemente vesti-
ti piccolissimi, mangiare solo da ciotoline adatte alla mano di un 
bambino e cristallizzare la propria felicità (o sanità mentale) nella 
miniaturizzazione del mondo attorno a sé. Per lei viene costruito un 
tempio lillipuziano, con «un minuscolo leggio con una minuscola 
copia dei sûtra, minuscoli paravento, campane e kakemono.3»

Nello stesso racconto O-Toyo, prima di arrendersi al fato, cerca 
di richiamare il figlio dal regno dei morti grazie all’intercessione di 
un prete buddhista e dei suoi incantesimi. Il ritorno dall’aldilà al 
mondo dei vivi si può ottenere anche attraverso l’erba yō-shin-shi 

«che risveglia i morti», scrive Hearn nella storia che apre il libro che 
avete tra le mani, Hōrai, in cui l’erba magica è innaffiata dalla stessa 
acqua che rende eternamente giovani. Qui Lafcadio Hearn descri-
ve il miraggio (shinkirō) dipinto su un kakemono appeso, un pae-
saggio onirico che rappresenta il palazzo del Re Drago, che forse 
racchiude quell’universo di miti da cui lui stesso è soggiogato, e che 
ritroviamo ancora oggi nella letteratura e nella cultura pop dell’E-
stremo Oriente. È proprio un’erba magica che risveglia i morti a 
provocare l’apocalisse zombie in Kingdom, serie Netflix creata da 
Kim Eun-hee e ambientata nel diciassettesimo secolo nel regno co-
reano di Joseon, in guerra contro il Giappone. Sono spiriti e mostri 
evocati da un furfantello ben noto al folklore giapponese, il tasso 
tanuki, quelli che procedono nella parata notturna in Pompoko di 
Miyazaki Hayao, che riproduce i più celebri spettri giapponesi o 
yōkai nel suo film d’animazione. Lanterne fantasma, astute volpi e 
donne diaboliche sono protagoniste dell’opera di Matsuda Aoko 
Nel paese delle donne selvagge, i cui racconti – forma letteraria par-
ticolarmente fortunata in Giappone – riecheggiano delle antiche 
leggende e rielaborano in una Tōkyō contemporanea le vecchie 
storie di paura tramandate dalle nonne.

Il lavoro di Hearn ha reso possibile la fruizione di un maestoso cor-

3 Il kakemono («cosa appesa») è un dipinto o una calligrafia su stoffa o carta che si 
appende in verticale, in genere nella nicchia della stanza chiamata tokonoma.



Prefazione

8

pus orale e poi editoriale di tradizioni e miti che permeano molta della 
cultura giapponese, dal teatro kabuki alla letteratura, fino ai manga.

In Fantasma eterno Hearn racconta di questa stampa a colori – 
nishiki-e – che ha comprato per tre sen, «una deliziosa cosetta di 
Chikanobu, appena pubblicata», che rappresenta una ragazza di 
misteriosa bellezza, una bijin si direbbe in giapponese, protagoni-
sta crepuscolare delle leggende di cui si nutre la fantasia del nostro 
scrittore. È una ninfa arborea, lo spirito del ciliegio che aleggia 
attorno all’albero. La sua bellezza suscita bramosia negli uomini 
che vedendola scomparire poco dopo – proprio come il fiore di 
ciliegio, che perde i petali e svanisce quand’è al culmine della fiori-
tura – esauriscono la gioia di vivere, condannati a un mondo che re-
sta grigio. Questo spirito prende forma sui palcoscenici giapponesi 
nell’opera Akadō Suzunosuke (“Suzunosuke dalla rossa corazza”) 
come donna enigmatica imprigionata in un vecchio ciliegio, e che 
liberata da un samurai si rivelerà essere la strega Takiyasha.

La scrittura di Hearn apre una finestra su un mondo pieno di even-
ti fantastici le cui radici si spingono fino alle consuetudini casalin-
ghe giapponesi, come in Una leggenda di Tottori. Entriamo in una 
yadoya, una piccola locanda, assieme al protagonista. Scostiamo le 
porte di legno e carta, ci sistemiamo sul tatami di paglia, ci stendia-
mo sul futon per dormire. È un ambiente che Hearn ci schiude e in 
cui ci fa accomodare, per raccontarci una delle più classiche storie 
di fantasmi in cui degli spettri si materializzano in un oggetto. Cose 
che diventano spiriti, o tsukumogami, sono quegli oggetti spesso 
molto vecchi che una volta gettati via o trattati con poco rispetto 
diventano yōkai e si rivoltano contro i proprietari umani. Sono og-
getti casalinghi, protagonisti della vita domestica, come utensili da 
cucina, ombrelli, bambole, e a volte vecchi futon. 

Nei testi su cui Hearn mette le mani, però, non troviamo solo 
spiritelli dispettosi e abbaglianti ninfe. Il nostro si abbevera anche 
ad altre fonti. Una domanda nei testi zen è il passo con cui la dot-
trina zen è abituata a procedere, i suoi brevi aforismi senza risposta 



Prefazione

9

logica chiamati kōan, che mettono in discussione la mente razio-

nale. In Una domanda nei testi zen Hearn racconta la storia della 

giovane T’sing, la cui anima si separa dal corpo tanto da avere una 

propria vita. Ma chi può dire allora quale sia la vera T’sing? Que-

sta domanda è un tipico kōan. C’è anche chi dei kōan ne ha fatto 

quadri, come il monaco pittore Josetsu, vissuto nel quindicesimo 

secolo, a cui lo shōgun Ashikaga Yoshimochi commissiona un fa-

moso dipinto intitolato Come catturare un pesce gatto con una zucca, 

capolavoro dell’arte pittorica eppure perfetta rappresentazione di 

un kōan, visto che a quanto pare è impossibile catturare un pesce 

gatto con una zucca.

Nel centesimo anniversario della morte di Lafcadio Hearn, le poste 

irlandesi lo commemorano con un francobollo che lo ritrae, penso-

so, sognante, con il volto girato di tre quarti. Campeggia in alto la 

scritta Kwaidan, dal titolo di uno dei suoi libri più famosi. Sembra 

una posa che gli si confà, a questo scrittore di fantasmi e storie fan-

tastiche, e in effetti è sempre così che viene ritratto nelle fotografie. 

Non per vezzo o vanità: era il modo che aveva Hearn di nascondere 

una parte della sua faccia sfigurata e l’occhio sinistro mancante, 

perso in una rissa nel cortile di scuola a sedici anni. Di lui si raccon-

ta che spesso si coprisse l’orbita vuota con la mano quando parlava 

faccia a faccia con qualcuno. Nei suoi anni giapponesi, l’entusiasmo 

con cui affrontava questa nuova vita lo fa diventare uno scrittore 

molto noto nelle isole britanniche – perché in Giappone, almeno 

all’inizio, non ebbe fortuna. Muore nel 1904, quando l’Occidente 

sta per consacrare con Madama Butterfly di Puccini la figura della 

geisha nell’immaginario stereotipato di un «Oriente esotico», e il 

Giappone è entrato in guerra con la Russia. La sua fama si appanna 

durante la Seconda guerra mondiale, i suoi scritti vengono tacciati 

di propaganda giapponese in chiave anti-occidentale, e di nuovo 

negli anni Settanta, quando il professore di Inglese e Letteratura 

comparata, nonché scrittore prolifico, Edward Said lo infila nel suo 

celebre Orientalismo, per criticarne la visione coloniale e zeppa di 


